LE SEL DE LA TERRE, LA LUMIERE DU MONDE

Evangile de Jésus-Christ selon saint Matthieu 5, 13-16
Comme les disciples s'étaient rassemblés autour de Jésus, sur la montagne, il leur|
disait : «Vous étes le sel de la terre. Si le sel se dénature, comment redeviendra-t-il
du sel ? Il n'est plus bon a rien : on le jette dehors et les gens le piétinent. Vous
étes la lumiére du monde. Une ville située sur une montagne ne peut étre cachée.
Et I'on n'allume pas une lampe pour la mettre sous le boisseau ; on la met sur le
lampadaire, et elle brille pour tous ceux qui sont dans la maison. De méme, que
votre lumiére brille devant les hommes : alors, en voyant ce que vous faites de bien,
ils rendront gloire a votre Pére qui est aux cieux».

Le passage sur le sel et la lumiére s’insere dans I'’Evangile de Matthieu juste apres
le texte sur les Béatitudes - ou le terme « Heureux » peut se traduire aussi par
« en marche ! »! -, et juste avant le passage ou le Christ Messie -« lumiére des
nations » % - se présente lui-méme comme I'accomplissement de la Loi.

Se lit déja en filigrane dans ce contexte proche un lien dynamique entre le monde
et la terre, lien tres perceptible dans la péricope du sel et de la lumieére.

Apres la découverte de la maniere plutot déconcertante dont Jésus s’adresse a ses
disciples dans ce texte de 4 versets seulement mais d'une immense profondeur,
nous essaierons d’interroger l'interpénétration des deux métaphores (sel et
lumiére) en mettant en valeur leurs points communs, leurs « pointes »
respectives, et leurs dérives possibles contre lesquelles Jésus lui-méme met en
garde. Nous questionnerons enfin ce passage sur ce que ces deux images nous
révelent de notre engagement de chrétiens.

I- QUELQUES REFLEXIONS SUR LA MANIERE DONT JESUS PARLE A SES DISCIPLES

- D’emblée, on peut noter le double emploi d'un indicatif présent qui peut nous
paraitre bien insolite : « Vous étes.. », « vous étes... ». En effet, le mode indicatif du
verbe étre renvoie a une situation de fait, une stabilité, la permanence d’un état,
qui transcende le temps. C’est comme si ce « vous étes » recouvrait « vous étiez »,
«vous étes », « vous serez ». Or, pour nous, I'impératif présent qui manifeste une
exhortation aurait été plus naturel, comme on pourra le lire un peu plus loin dans
I'Evangile: «Soyez parfaits comme votre Pére céleste est parfait» °. En
choisissant I'emploi de l'indicatif, Matthieu signifie que tout est déja donné par
Dieu, tout est accompli : les disciples SONT sel et lumiere. Nous SOMMES sel et
lumiére. Des I'instant ou nous L’avons suivi. Jésus ne pose aucune condition : c’est
Dieu qui fait de nous ce que nous sommes. Ce n’est pas un titre que les disciples
se donnent a eux-mémes mais une identité qu'’ils recoivent de Dieu.

1 cf Bible de Chouraqui 2 Is426 5 Mt5, 48



- On note aussi une deuxieme redondance riche de sens: en grec, il n’est pas
besoin de pronom personnel pour conjuguer le verbe étre au présent. Or, 13, il a
été ajouté par deux fois. On pourrait traduire « VOUS, VOUS ETES.. ». Pourquoi ?
Cette insistance est peut-étre révélatrice du fait que Jésus ne parle pas a un
disciple tout seul. Il s’agit certainement de mettre l'accent sur le coté
communautaire : c’est ENSEMBLE, en Eglise, que les disciples sont sel et lumiére.

- Enfin, ce double « Vous, vous étes ... » ne renverrait-il pas au « Moi, Je SUIS » * de
Yahvé dans I’Ancien Testament ? En ce cas, ne pourrait-on pas « lire » la maniere
dont Jésus parle a ses disciples comme le signe d’une participation gratuite,
donnée de fait, a la nature de Dieu? Par 13, nous sommes du coté de I'étre, de
I'’Etre.

- Les réflexions qui précedent montrent bien qu’aux yeux de Jésus, les disciples, ceux
qui ont pris au sérieux les paroles des Béatitudes, qui essaient d’en vivre qui sont
appelés par le Christ sel de la terre et lumiere du monde, ne sont pas seulement ceux qui
suivent, qui écoutent, qui font, qui conservent la Loi... mais ceux qui SONT a I'image de
Dieu.

Ces mots « sel et lumiere » sont I'identité méme des disciples et révelent leur dignité,
leur valeur infinie aux yeux de Dieu, en méme temps qu'’ils disent leur vocation. Ce don
de Dieu, a tous ceux qui s’engagent a sa suite, entraine une égalité de fait entre tous les
chrétiens, tous également « sel » et « lumiére ». Il ne peut y avoir de domination ni de
sentiment d’infériorité. La communauté chrétienne est porteuse d’'une Parole qui ne
vient pas d’elle-méme mais qui est de Dieu, et cette Parole est constitutive de son étre le
plus profond.

II- DECOUVERTE DE L'INTERPENETRATION DES DEUX METAPHORES

A- Ce qui les unit

e Le sel et la lumiére sont deux réalités nécessaires, essentielles a la vie
naturelle qui, sans eux, serait insipide, terne et obscure.

* Ce sont deux réalités positives, bonnes, puisqu’elles révelent (et relevent !) les
golits et les couleurs.

* Elles ont aussi en commun leur « humilité », leur petitesse : quelques grains
de sel ou un interstice suffisent pour qu’elles se donnent.

* Elles ont un effet immédiat sur ce qui entre en contact avec elles en le
transformant.

* Elles ont un rodle salvateur, purificateur (le sel est capable de conserver, la
lumiere d’éclairer donc de révéler le chemin).

* Ex314



5

Elles sont deux réalités dynamiques, en mouvement, en sortie d’elles-mémes :
le sel n’est pas fait pour rester dans une saliere ni la lumiere éteinte.

Le sel se rapproche aussi du feu, donc de la lumiere, car au temps de Jésus, on
jetait des poignées de sel dans le feu pour le faire crépiter et surtout pour
I'attiser. Le feu est le symbole du Dieu vivant

- Ces points communs « naturels » se transposent trés facilement au plan
spirituel :

Nous ne sommes pas faits pour rester dans « l'’entre-soi » mais pour nous
méler a la vie des autres, au monde... dans ces périphéries cheres a Francois
qui trouvent surement la I'une de leurs sources !

Au sens spirituel, la corruption et les ténebres vont toujours ensemble. Or, le
sel empéche la corruption et la lumiere chasse les ténebres. Le sel et la
lumiere sont chacun un témoignage pour Dieu.

B- leurs « pointes » respectives

La lumieére est une image pour parler de Dieu et de sa Parole : Dieu est
lumiére® ... mais Dieu n’est pas « sel » | Cependant, 'agir de Jésus renvoie a
I'image du sel. En effet, la Croix peut étre « lue » aussi comme « dissolution »
de Celui qui s’est « fondu » jusqu’au bout, totalement, dans notre humanité
pour la sauver.

Peut-étre est-ce la une des plus grandes différences entre les deux
métaphores : le sel s’efface, disparait, pour révéler le goiit d’autre chose que
lui-méme, il se mélange a ce qu'il touche, il fond... tandis que la lumiére ne se
mélange pas, ne disparait pas, mais elle chasse I'aveuglement spirituel®. Elle
se «détache » du monde, ne s’y conforme pas. Le sel porte une idée
d’invisibilité et la lumiere de visibilité. On retrouve la une « tension », celle
entre I'enfouissement et le rayonnement, qui parcourt tout I'Evangile, mais
qui s’estompe lorsqu’on envisage ces deux maniéres d’étre de maniere
complémentaires plutot qu’opposées. La lumiere implique de vivre
ouvertement et librement sa foi. Elle permet a 'esprit de discerner ce qu'’il est
bon de faire. Le vocabulaire grec de la lumiére indique que cette lumiere est
une lumiere de vérité, qui concerne l'ordre de l'univers. Elle offre un
éclairage propre, en cohérence avec la foi.

Le sel est associé a la longévité, car il conserve la nourriture. Du coup, il
symbolise la durée. Dans I’Ancien Testament, |’ « Alliance de sel » 7 avait un
caractere définitif. Le sel servait donc a confirmer les contrats et les alliances
en les rendant inaltérables. La lumiére ne porte pas du tout ce sens-la.

Cfpar exemple Ps 27,1, Jn 1,5 ... ¢ Jn1246 7 2Chr135



10
11
12
13

Lv213

En conservant, le sel renvoie aussi a I'idée de lutte contre la corruption, car il
empéche le pourrissement en tuant les germes (force corrosive). Ainsi, dans
I’Ancien Testament, de nombreuses pratiques cultuelles faisaient état de
I'utilisation du sel: tout sacrifice devait étre salé de sel, offrandes® et
holocaustes °. Pour les Juifs, le sel évoque 'amitié avec Dieu et la pureté des
intentions dans le sacrifice que 'on offre. Elisée a assaini les eaux de Jéricho
en jetant du sel dans I'eau de source', on oignait les bébés de sel pour
éloigner les mauvais esprits'’. La femme de Lot a méme été changée en statue
de sel*?!

Du coup, le sel était-il tres recherché et avait-il une grande valeur (le mot
salaire vient de sel- argent donné pour que le soldat puisse acheter du sel).

L’allégorie de la lumiere va bien plus loin que celle du sel, car :

- La «mise en lumiere » est le 1° acte de la Création du monde. Cette
lumiere est aussi la lumiere de I'Esprit: les flammes qui se divisent a
Pentecdte et viennent se poser sur chaque disciple de Jésus. La lumiere
permet un discernement juste (comme un phare, pour se diriger).

- Dans la péricope de Matthieu, on passe du sel « de la terre » a la lumiére
« du monde ». Or, «la terre » renvoie au peuple d’Israél. C’est le « pays », la
Terre Promise, la terre ou regne un ordre moral, religieux, lIa ou Dieu s’est
manifesté a son peuple. Le terme « monde » renvoie quant a lui a tous ceux
qui sont appelés « heureux », parce qu’en marche vers le Royaume. On passe
aux gens dans leur totalité?.

- On passe aussi d'une réalité essentielle de justice avec le sel de la terre a la
réalité de la grace avec la lumiére du monde. L’action de la lumiére dépasse
donc celle du sel : une fois que quelque chose est corrompu (image du péché,
bascule sur le plan spirituel), le sel ne peut plus rien contre cette corruption...
tandis que la lumiere la révele et y apporte la grace.

- Logiquement, I'allégorie de la lumiére est donc davantage développée que
celle du sel, avec trois images supplémentaires tres riches: la montagne, la
ville, le chandelier. La montagne, symbole de la priere, de I'élévation vers
Dieu. C’est elle qui, par sa hauteur, permet un éclairage optimal au niveau de
la visibilité.

Ez 4324

2 Rois 2, 19-22
Ez 16,4)

Gn 19, 26

Jn3, 16



La ville symbolise I'ouverture au monde, la présence multiple des hommes
qui s’y retrouvent. Elle renvoie sans doute a Jérusalem, qui éclaire les nations,
les guide vers Dieu. L'image du lampadaire est intéressante. En effet, avec la
présence de l'article défini en grec, ce candélabre pourrait représenter LE
chandelier c’est-a-dire la ménorah, qui symbolisait la Présence de Dieu dans
le Temple de Jérusalem. Ce « support » de la lumiére est donc Dieu Lui-méme,
le Christ, sa Parole, en qui ils placent une confiance absolue (la lumiere de la
lampe, c’est 'Evangile).

- Le texte mentionne le double mouvement de la lumiére, a la fois intérieure
et extérieure : c’est tout a la fois la lumiére de la chambre, de la maison, de la
ville sur la montagne, du monde. Le message du Salut est POUR TOUS.

C- Des dérives possibles : mises en garde de Jésus lui-méme

Dans la péricope Mt 5,13-15, ces dérives sont marquées par les tensions entre le salé et
I'insipide, et entre le lumineux et I'obscurité. Il est a remarquer que ces risques sont
notés immédiatement apres chaque affirmation... ce qui tend a les faire prendre encore
plus au sérieux.

La premiere dérive concerne le sel. Le texte grec utilise le verbe maraino
employé au passif. Il y a 2 traductions possibles de ce verbe qui peut signifier
s’'affadir ou devenir fou. Les deux trouvent ici un sens complémentaire.
Chimiquement, le sel étant un corps pur, il ne peut s’affadir, sauf qu'’il s’agit
du sel de la Mer Morte que connaissait Jésus, formé par un mélange d’autres
cristaux moins stables, sorte de poudre blanche qui avec le soleil et la pluie se
modifiaient et perdaient leur goiit.... Si le sel s’affadit, plus rien n’a de saveur
car il ne sale plus, il ne joue plus son role et on peut le jeter au sol. A I'époque,
on le répandait sur le dallage du Temple pour empécher les gens de glisser.
S’il « devient fou », au lieu de faire ressortir la saveur subtilement, il I’écrase,
détruit ce qu'’il touche. Au sens spirituel, au lieu de mettre en valeur ce qui est
bon dans l'autre et a éliminer ce qui pourrait le pourrir, le sel devenu fou va
chercher a mettre en valeur la « mauvaise part » de l'autre, a le corrompre.
Au lieu d’étre au service de la vie, le sel fou est au service du néant. Au sens
naturel, « 'overdose » de sel rend ce qu’il touche immangeable... comme le
sel jeté sur la terre en quantité la rend stérile (les Israélites mettaient du sel
dans les villes prises a I'ennemi pour mieux les détruire), alors qu’en petite
quantitg, il le fertilise. Le sel peut évoquer la mort (Mer Morte). Les chrétiens
qui ne vivent plus 'esprit des Béatitudes perdent leur golit. « L’Evangile, c’est
du sel et vous en avez fait du sucre ! » (Claudel)

La deuxieme dérive concerne la lumiére. Jésus alerte sur le risque qu’elle soit
placée sous le boisseau. Au sens naturel, ce serait une aberration, car
comment vivre sans lumiere ? C’est donc le sens spirituel que I'’évangéliste a
voulu valoriser: le péché peut nous inciter a choisir, a préférer les ténebres a
la lumiere.



Le mot « boisseau » est trés intéressant car c’est un instrument de mesure,
qui sert a compter, a comparer. Ne serait-ce pas notre tendance a juger
I'autre, a se juger soi-méme, a se comparer qui se trouve dans la mise en
garde de Jésus? En faisant ainsi, les disciples s’éloigneraient des belles
couleurs que met en valeur la lumiere. La « jauge du boisseau » est un faux
chemin, une impasse, car nos jugements étouffent la lumieére. Ainsi, la mise en
garde de Jésus ne concerne pas ce que de prime abord on aurait pu penser: le
coté « orgueilleux », trop éblouissant car imbu de nous-mémes, d’'une lumiere
qui brillerait devant les hommes. D’ailleurs, la préposition « devant» les
hommes n’indique pas une posture de « domination » mais signifie « au profit
de », « pour tous ». Si Jésus ne dit rien de ce risque, c’est qu'il sait qu'une vie
de disciples ancrée en Lui nous empéchera de « luire pour nous-mémes », ce
qui n’aurait pas de sens, puisque notre lumiere rejoint Sa Lumieére.

I1I- CE QUE MT 5, 13-16 NOUS DIT DE NOTRE ENGAGEMENT DE CHRETIENS.

* Tout d’abord, on releve I'importance du « étre ensemble » pour étre sel et
lumiere. On ne peut étre chrétien isolé ! Ce « vous étes » au pluriel rappelle
que je ne suis pas seul(e), que les autres sont avec moi «je suis», et
qu’ensemble, nous formons un seul Corps.

* Ce passage sur le sel et la lumiere manifeste aussi la nécessité du « tenir
ensemble » I'enfouissement et le rayonnement, deux mouvements non pas
opposés mais complémentaires, nécessaires tous les deux, selon les moments
que nous traversons dans notre vie, les personnes que nous rencontrons.

* En étant sel, nous avons mission de « conserver » dynamiquement I'Alliance
de Dieu avec les hommes, la Parole de Dieu (chacune son grain de sel..! au
souffle de I'Esprit), de la garder intacte, elle qui est notre nourriture. Si nous
sommes d’authentiques témoins de Dieu, plus les gens seront au contact de
notre vie, plus ils auront soif de la communion avec le Christ (le sel donne
soif !).

* Selon le Christ, notre maniére d’étre, nos paroles, notre agir, donnent saveur
et lumiere au monde. Il appelle donc ce qu’il y a de meilleur au fond de nous a
émerger, et nous appelle a révéler ce qu’il y a de meilleur sur la terre, a
mettre en valeur la qualité de 'autre, le meilleur de I'autre, et a faire reculer
ce qui menace de le détruire. C’est I'amour du prochain, I'agape.

* Ces allégories nous montrent combien le péché n’est pas la réalité ultime de
notre vie. En disant a ses amis « vous, vous étes.. le sel de la terre... l1a lumiere
du monde », le Christ sait pourtant nos fadeurs et noirceurs. Il sait le mal qui
habite notre cceur, les risques de « dérapages », de « dérives ». Il les connait,
mais nous fait confiance, et met entre nos mains Sa Parole.



¢ Nous avons TOUS une lumiére a donner, une lumiére a libérer, méme si ce
n’est pas si évident que cela de se dire que nous rayonnons ! Et pourtant, en
tant que disciples du Christ, nous sommes TOUS lumiere du monde, lui qui
est le soutien de notre vie, celui sur qui on peut s’appuyer pour rayonner.

* Ainsi, nous sommes appelés a poursuivre la mise en lumiére de la Création, a
étre des révélateurs des belles couleurs du monde, a vivre concretement les
Béatitudes, pour que notre nuit soit « lumiere de midi». Les «bonnes
ceuvres » du verset 16 se manifestent dans l'accueil de tout autre, dans la
lutte pour la justice, la solidarité avec tous les hommes.

En conclusion, quelle responsabilité dans ce « vous étes... » ! Quel appel a 'engagement !
Dieu a mis tout ce potentiel en nous... A nous de le faire fructifier, en étant a la fois
différents sans étre séparés, présents dans le monde, visibles, non-conformes... porteurs
de ce sel et de cette lumiere qui donnent sens et goiit a la vie, plus que porteurs : en
étant ce sel et cette lumiere !

Chez Marc et Luc, les images du sel et de la lumiére se retrouvent, mais en des endroits
différents. Le fait que Matthieu les ait associées est d'une richesse inouie tant elles
s’'interpénetrent, se salent et s’éclairent mutuellement ! Ces paroles sont a recevoir a
deux niveaux, inséparables : le niveau de notre personne et celui de notre communauté.

Quelle joie d’approfondir cette Parole qui nous met si résolument d’emblée du c6té de la
beauté, de I'étre, de la vie, de la couleur, du gofit... qui nous donne une place de choix
dans ce positif ! étre signes du Royaume des cieux.

« ... pour que les hommes, voyant ce que vous faites de bien, rendent gloire a votre Pére
qui est dans les cieux. » (Mt 5, 16)



