
Pierre Paul RUBENS    L  ’Adoration des Mages  



ANALYSE DE L  ’Œ  UVRE        

Les personnages 

Ils sont très humains dans les expressions de leurs visages, parfois presque théâtralisées
jusqu’à  l’exagération (soldats). Les détails anatomiques (pieds, mains, corps penchés..)
leur confèrent une impression de mouvement.
Marie est vêtue d’une robe rouge et porte un voile. Son vêtement, au beau drapé, est très
travaillé puisqu’il possède trois épaisseurs et trois couleurs. Marie est une grande et belle
femme, majestueuse, pleine de sensualité, avec une petite bouche très bien dessinée, et
un teint de lys et de rose. Le léger halo qui se trouve derrière sa tête représente son au-
réole, donc sa sainteté. Sa main gauche soutient l’Enfant, et sa main droite, très fine dans
une élégance presque maniérée, le présente au mage. 
Jésus ressemble à un poupon replet (/baroque) en mouvement vers ses visiteurs, puis-
qu’il tourne la tête vers eux. Il paraît attentif et très intéressé par leur présence et il saisit
de sa main les pièces offertes par l’un des mages qu’il regarde intensément. L’Enfant est
nu, la tête auréolée de lumière, couché sur un lange reposant sur de la paille, elle-même
déposée sur un socle. Il paraît tout petit dans le tableau immense. Le jeu des regards est
saisissant. 
Joseph est proche d’eux mais demeure dans l’ombre, dans un contraste lumineux carac-
téristique de l’art baroque. Il est représenté comme un vieil homme barbu, méditatif et pro-
tecteur. La couleur de ses vêtements fait écho à celle des poutres de l’étable. Toute son
attitude dénote l’humilité, le retrait, l’étonnement, ainsi qu’une forme d’inquiétude.
Les mages sont trois et portent de magnifiques vêtements royaux brodés d’or ou sertis de
bijoux précieux. Ils sont accompagnés d’une escorte composée de soldats et de servi-
teurs. 
Le roi agenouillé au plus près de l’Enfant semble très âgé. Il a des cheveux et une barbe
blancs et offre un récipient d’or rempli de pièces de monnaie. Traditionnellement, il a été
associé à Melchior, qui apporte l’or. C’est une force de la nature, massif et puissant, pa-
raissant presqu’inquiétant, mais pourtant agenouillé devant un petit enfant dans une atti-
tude d’humilité et d’allégeance. Il est en mouvement, très attentif, penché de tout son être
vers le bébé. Vêtu d’un grand manteau doré  décoré de fines arabesques qui montre sa
puissance et sa richesse, il a un regard profond et perçant, et semble interroger l’Enfant,
soucieux de savoir si son offrande lui plaît. On ressent une tension très importante à tra-
vers l’échange de regards. 
Gaspard, d’âge mûr comme en témoigne la couleur de ses cheveux poivre et sel, est vêtu
de pourpre et d’hermine. Il fait porter l’encens à un soldat. Sa magnificence est égale à
celle du premier mage. Lui aussi est attentif et regarde intensément l’Enfant, dans une po-
sition indiquant l’hommage qu’il est venu lui rendre.
Quant au roi maure, traditionnellement Balthazar, il semble être le plus jeune des trois. Il
est debout, son coffret de myrrhe ouvert. Coiffé  d’un turban, deux superbes pierres pré-
cieuses tiennent les deux pans de son manteau. Son regard est plus méditatif et doux que
celui des deux autres. Il est très attentif lui aussi. 
Trois soldats sont représentés,  mais peut-être certains sont-ils  restés au dehors,  car
deux lances sont peintes à l’extérieur. Eux aussi paraissent s’intéresser à l’Enfant et s’in-
clinent vers Lui. Spectateurs de la scène, ils semblent se presser, bouger, voire se mar-
cher les uns sur les autres. La précipitation, presque la bousculade dans leur désir de voir,
est perceptible. Les lances sculptées qu’ils portent ajoutent une note de puissance guer-
rière et projettent l’image de la Passion. 



Les différents plans 

En arrière plan, il semble y avoir une double représentation au niveau du décor : sur la
droite, des éléments architecturaux pourraient se référer à la magnificence (détruite) d’un
décor somptueux, peut-être les ruines du palais du roi David ou d’un temple. Ce décor cô-
toie à gauche la simplicité et la pauvreté d’une étable où se devinent les cornes d’un bœuf
et des étagères avec du fourrage.
Au troisiè  me plan   se trouvent Joseph, le mage maure et les soldats et serviteurs.
Au second plan se trouvent Marie, l’enfant et les deux mages agenouillés. 
Le premier plan est occupé par un objet brisé de forme ronde. 
Au niveau spatial,  on  peut  noter  que Joseph,  Marie  et  Jésus sont  situés  du côté  de
l’étable, tandis que mages et soldats sont plutôt du côté des restes du temple. Le mage
africain ouvre un passage entre les deux espaces. 

La composition d’ensemble 

Cette immense toile verticale aux dimensions monumentales (Marie par exemple mesure
près d’1,80 m) est très chargée en personnages, détails et couleurs. La verticalité suggère
la majesté, la puissance. Le cadrage serré autour des principaux protagonistes place le
spectateur au cœur de l’action, dans la lumière et le mouvement.  Marie et Jésus n’étant
pas au centre du tableau, mais décalés un peu sur la gauche, le regard du spectateur est
ainsi tourné vers ce qui se joue entre le regard de Jésus et celui du plus vieux mage. Il est
fascinant de constater que le point entre les deux regards correspond au centre du ta-
bleau. 
De belles lignes de force se retrouvent dans cette composition d’une richesse inouïe et
renforcent le mouvement. Les diagonales donnent un mouvement dynamique et créent
une série de triangles. L’impression de mouvement est également donnée par les gestes
des personnages, le mouvement de leurs mains, les drapés des manteaux et par une spi-
rale très riche qui semble partir de la main de Jésus dans l’or apporté par le mage age-
nouillé. 
Les courbes se répondent (porte/meule, attitudes penchées des personnages…).

La lumière/les ombres 

Le foyer de lumière qui éclaire la scène vient de l’intérieur de l’édifice et paraît situé plutôt
à gauche, dans le dos de Marie, éclairant légèrement Joseph, mais surtout Marie, ainsi
que le « dialogue des regards » entre le vieux mage et l’Enfant. Le doré de la paille, celui
des pièces d’or et celui du manteau du mage renvoient aussi la lumière. 



Les couleurs 

Rubens a été considéré comme le maître absolu de la couleur. Aucune couleur ne semble
bannie de sa palette. 
Ici, elles sont vives et contrastées, avec de nombreux effets de matière. Les drapés sont
très colorés et contribuent au faste de l’ensemble. 
Le rouge, qui est vraiment la signature de Rubens, est dominant. Le rouge de la robe de
Marie répond à celui du manteau du mage à genoux. Cette couleur capte l’attention. On la
retrouve aussi sur les pompons des lances et sur le turban du serviteur maure. 
Le très beau bleu qui orne l’un des pans de la robe de Marie semble unique dans ce ta -
bleau.
Le peintre utilise aussi le rose pour donner des accents multiples sur la chair. Un des se-
crets de Rubens mettre quelques pointes de bleu dans le rosé des chairs pour les rendre
encore plus réalistes. 

Les objets 

La pierre brisée qui se trouve sur le devant peut représenter un reste de colonne ou celui
d’une meule qui servait à broyer la farine, augurant que l’étable pouvait aussi servir de
moulin. Ce morceau de meule pourrait ainsi rappeler l’Eucharistie, l’Enfant ayant pris sym-
boliquement la place de cette meule, à l’endroit où l’on broyait la farine et tenant de plus
dans sa main la pièce d’or (même forme que l’hostie). A moins que cette pierre brisée ne
soit symboliquement une image de la pierre roulée du tombeau lors de la résurrection ?
On peut penser aussi à la pierre d’achoppement. 
Le socle sur lequel est installé le berceau pose aussi question. Il est composé d’un bloc
très géométrique, de la forme d’un pavé, surmonté d’un deuxième élément galbé (un cha-
piteau ?) sur lequel est disposée la paille.

On peut être étonné du fait que même la paille, qui rappelle l’étable soit bien rangée, pour
les besoins de ce tableau, somptueux et puissant. 

Parmi les autres objets se trouvent les lances, symboles de la puissance guerrière, ainsi
que l’or, l’encens et la myrrhe, présents qui sont l’antithèse de la pauvreté. 



Comparaison du tableau     avec le texte Mt 2,1-12   

a)   É  tude de Mt 2, 1-12  

Les acteurs

Des mages venus d’Orient. 
Ils sont des dignitaires Parthes
chassés  de  Palestine  37  ans
auparavant  par  Hérode et  les
Romains,  ou des Mèdes (Da-
niel  avait  été  mage  à  Baby-
lone) ou encore des Juifs de la
Diaspora. 
Ce sont des astronomes,  très
intéressés par la religion et les
sciences  humaines,  donc  ou-
verts à la révélation de Dieu.Ils
croient  en  un  seul  Dieu,  pra-
tiquent  la  divination,  la  méde-
cine,  l’astrologie,  l’interpréta-
tion  des  rêves…   (la  magie
était  interdite  aux  Juifs  cf  Dt
4,19). 
En  fait,  ils  savaient  quand  le
Messie  devait  naître,  mais
ignoraient où.  

se  sont  mis  en  marche  avec
confiance.
arrivent  à  Jérusalem,  sûrement  ac-
compagnés d’une escorte puissante,
se  renseignent  sur  le  lieu  de nais-
sance  du   roi  des  Juifs,  suscitant
ainsi le trouble à Jérusalem. 
rencontrent les autorités religieuses
et Hérode pour savoir où est né le
roi des Juifs
reçoivent  les  informations  qu’ils
cherchaient.
se remettent en route 
sont remplis de joie en voyant l’étoile
trouvent  l’enfant,  entrent,  le  voient
avec sa mère.
se  prosternent  devant  lui  en  signe
de respect et de soumission 
lui offrent leurs présents.
n’obéissent pas à Hérode car avertis
en songe, ils se retirent par un autre
chemin. 

Mt 2,1-12

1 Jésus était né à Bethléem en Judée, au temps du roi Hérode le Grand. Or, voici que des mages venus 
d’Orient arrivèrent à Jérusalem 2 et demandèrent : « Où est le roi des Juifs qui vient de naître ? Nous 
avons vu son étoile à l’orient et nous sommes venus nous prosterner devant lui. » 3 En apprenant cela, le 
roi Hérode fut bouleversé, et tout Jérusalem avec lui. 4 Il réunit tous les grands prêtres et les scribes du 
peuple, pour leur demander où devait naître le Christ. 5 Ils lui répondirent : « À Bethléem en Judée, car 
voici ce qui est écrit par le prophète : 6 Et toi, Bethléem, terre de Juda, tu n’es certes pas le dernier parmi
les chefs-lieux de Juda, car de toi sortira un chef, qui sera le berger de mon peuple Israël. » 7 Alors Hé-
rode convoqua les mages en secret pour leur faire préciser à quelle date l’étoile était apparue ; 8 puis il 
les envoya à Bethléem, en leur disant : « Allez vous renseigner avec précision sur l’enfant. Et quand 
vous l’aurez trouvé, venez me l’annoncer pour que j’aille, moi aussi, me prosterner devant lui. » 9 Après 
avoir entendu le roi, ils partirent. Et voici que l’étoile qu’ils avaient vue à l’orient les précédait, jusqu’à 
ce qu’elle vienne s’arrêter au-dessus de l’endroit où se trouvait l’enfant. 10 Quand ils virent l’étoile, ils 
se réjouirent d’une très grande joie.11 Ils entrèrent dans la maison, ils virent l’enfant avec Marie sa 
mère ; et, tombant à ses pieds, ils se prosternèrent devant lui. Ils ouvrirent leurs coffrets, et lui offrirent 
leurs présents : de l’or, de l’encens et de la myrrhe. 12 Mais, avertis en songe de ne pas retourner chez 
Hérode, ils regagnèrent leur pays par un autre chemin. (Mt 2,1-12)



Le roi Hérode, 
roitelet soumis à la toute puis-
sance de l’Empire romain, sur
son déclin à ce moment-là. 
Homme brillant, fin politique et
stratège  militaire,  comploteur,
célèbre  pour  sa  duplicité,  sa
cruauté et sa paranoïa. 

Est  rempli  de  trouble  (peur/colère)
par la quête des mages.
convoque les grands prêtres et  les
scribes.
les questionne.
rencontre  les  mages  secrètement
(c’est le même mot que lorsque Jo-
seph avait le projet de répudier Ma-
rie).
prend tous les renseignements.
donne une mission aux mages : les
envoyant  à  Bethléem,  il  leur  de-
mande de revenir  le voir  dès qu’ils
l’auront trouvé.

Le peuple de Jérusalem est dans la crainte devant la colère
du cruel Hérode et la présence des
soldats.

Les  grands  prêtres  et  les
scribes
(notables  juifs,  autorités  reli-
gieuses)

sont  troublés  par  la  quête  des
mages.
acceptent  de  leur  répondre,  citant
par cœur les paroles des prophètes
car  ils  connaissent  les  Ecritures,
mais ne bougent pas, ne se compro-
mettent pas. Leur foi est éteinte. 

Marie Garde l’enfant

L’Enfant Acteur « passif » de l’Histoire, il est
là, simplement !
Il est nommé Jésus, le roi des Juifs
qui  vient  de naître,  le Messie,  l’en-
fant (3x)

Joseph non mentionné dans le récit mais le
verset 13 qui commence la péricope
suivante  montre  avec  évidence  sa
présence et qu’il a vu les mages

Le décor
Beaucoup de références à  de  lieux géographiques sont présentes dans cette péricope :
l’Orient (3 fois), Jérusalem, la Judée (Bethléem, 4 fois). L’auteur a le souci de la précision
topographique, d’ailleurs on trouve 22 mentions géographiques dans le chapitre 2. 
Une connotation politique est présente.

Une é  toile   fait partie du décor. Est-elle dans le ciel ? dans leur cœur et leur esprit ? dans
les Ecritures ?  Elle est apparue du côté des païens, à  l’Orient,  pour les guider vers le
Christ. Elle les précède et elle est le signe d’un Dieu qui n’abandonne pas les hommes
dans leurs obscurités. Elle semble absente à  Jérusalem. Elle disparaît dès la fin de sa
mission, elle est alors remplacée par l’Enfant.  Elle est la cause de la grande joie des
mages (Litt « ils se réjouirent avec joie » (emphase)).



On peut la relier à  l’histoire de Balaam (Nb 22-24), ce mage d’Orient, invité à servir les
projets malveillants du roi,  qui avait prophétisé sur une étoile manifestant le Messie et
n’avait pas obéi au roi. 
On peut aussi relier sa présence au fait que dans le monde antique, l’apparition d’une
étoile était le signe de la naissance d’un grand personnage (Alexandre le Grand, Jules Cé-
sar..). Pour les mages, c’est la venue de ce phénomène céleste qui donne la réponse à
leur interrogation, bien davantage que les informations d’Hérode. 

Une maison, lieu de l’intimité, et non plus une étable, où s’abritent l’enfant et sa mère est
aussi mentionnée. Depuis la Nativité, le temps a passé, et il est probable que Joseph, Ma-
rie et Jésus se soient mieux installés. 

Les Ecritures     : sans les Ecritures, les mages ne pouvaient repartir. Elles donnent à leur
chemin une orientation décisive. Ils sont venus jusqu’à Jérusalem pour les entendre, eux
qui étaient païens. Elles ne font pas partie à proprement parler ni du « décor » ni des « ob-
jets », mais jouent un rôle décisif. 

Les objets 
Des coffrets contenant de l’or, de l’encens et de la myrrhe. Ces présents sont une allusion
au pèlerinage eschatologique des nations qui apportent à Sion le meilleur de leurs pro-
duits (Es 60,6 ; Ps Salomon 17,31)

L’or est synonyme de beauté, de richesse et de gloire, signe de royauté. Il  était utilisé
pour décorer les temples, exalter les dieux. Ici, il montre la foi en Jésus comme roi, tout
puissant d’amour. Très concrètement, cet or a sûrement facilité la fuite et la vie en Egypte
de la sainte famille. 
L’encens, en raison de sa fumée qui s’élève vers le ciel et se répand partout, est syno-
nyme de divinité, de prière et d’adoration. Il montre la foi en Jésus Fils de Dieu. 
La myrrhe, baume précieux produit à partir  d’une résine rouge d’Arabie, était utilisée pour
les parfums des noces et les enfouissements. Elle montre la foi en l’humanité de Jésus,
qui est réellement entré dans notre histoire. L’interprétation traditionnelle la rend syno-
nyme d’une anticipation de la mort de Jésus, mais Matthieu voit plutôt dans la myrrhe l’In-
carnation du Messie attendu. En effet, dans les Ecritures, qu’il cite souvent, elle n’est ja-
mais mise en relation avec la mort mais avec l’amour de Dieu, par exemple dans le Can -
tique des Cantiques, où elle est le parfum exaltant la puissance de l’amour. Cependant,
ces deux interprétations ne s’opposent pas, apportant chacune une inflexion dans la  com-
préhension du mystère de l’Incarnation.

L’action principale 
Guidés par une étoile apparue en Orient, des mages chercheurs de Dieu entreprennent un
pèlerinage pour découvrir le lieu où est né le roi des Juifs, car ils savent que l’astre est le
signe annonciateur de sa naissance. Leur voyage les conduit à Bethléem via Jérusalem,
la capitale d’Israël. Là, dans un double mouvement, ils cherchent auprès des autorités reli-
gieuses les renseignements scripturaires concernant  le Messie, tout en devenant eux-
mêmes les révélateurs involontaires d’une opposition entre deux rois, le cruel Hérode et le
roi des Juifs, Jésus.  En effet, leur détermination à questionner suscite l’inquiétude et la ja-
lousie d’Hérode qui les convoque et leur confie la mission de revenir le voir après avoir
trouvé l’enfant. L’étoile, remplacée un temps par l’écoute des Ecritures, réapparaît et, les
remplissant de joie, conduit leur route jusqu’à l’enfant et sa mère. 



Ils adorent le roi des Juifs, lui offrant l’or, l’encens et la myrrhe, puis retournent chez eux
sans repasser par  Jérusalem suivant ainsi le songe qui les avait avertis du danger consti -
tué par Hérode.
Dans ce texte, le trouble, l’inquiétude, l’agitation et le tumulte perceptibles à Jérusalem
contrastent avec le calme, le silence et la très grande joie de Bethléem.
De même, Matthieu accentue le contraste ironique entre le roi de Jérusalem et celui de
Bethléem. 

Le genre du récit 
La péricope fait partie des évangiles de l’enfance et s’apparente à un récit légendaire rela-
tant la naissance d’un personnage important. Même si ce récit a la forme d’une narration
historique et que certains éléments pourraient correspondre (passage d’une comète…),
l’essentiel n’est absolument pas de l’ordre de l’historicité. 
Ici, il s’agit plutôt du genre de la fiction théologique, s’apparentant au genre littéraire de la
théophanie. 

Le contexte du récit
La péricope est inséparable des 3 suivantes et forme un ensemble cohérent sur l’enfance
de Jésus. Elle aura une suite dramatique : le massacre des innocents qui entraîne la fuite
en Egypte.
Elle est insérée au centre d’un prologue à la mission de Jésus, enracinée dans son peuple
et orientée vers les nations. 

La pointe du récit
On peut lire ce texte comme un mini Evangile, puisque tout le drame de la mission de Jé-
sus Christ y est déjà en germe. 
Ce récit est une anticipation de sa Passion/Résurrection. Jésus, le berger d’Israël, est déjà
rejeté par Jérusalem et sera reconnu par les païens. 

Les enseignements du récit 
- L’identité de Jésus
Avec tous les titres christologiques qu’elle contient, la péricope aide à mieux comprendre
l’identité de Jésus, lui qui est le Roi des Juifs, le Messie attendu. L’événement décisif n’est
pas à attendre (temps messianiques) mais à apprendre (Jésus est l’unique lieu de la ren-
contre).

- Une anticipation de la Passion
Cet épisode est significatif du drame que sera le refus d’Israël, un des thèmes majeurs de
l’Evangile de Matthieu. L’évangéliste  veut montrer que, dès sa naissance, les autorités
juives cherchent à tuer Jésus. Leur présence préfigure sont procès où elles vont s’opposer
à lui et le condamner au supplice de la croix.  D’ailleurs, la mention « roi des Juifs » fait
penser à l’écriteau sur la Croix.

- Une ouverture aux païens (à l’universel)
Les mages sont des païens qui, mieux que les autorités religieuses juives de l’époque,
pourtant héritières de l’Alliance, ont accueilli le Messie. L’ouverture à l’universalité du mes-
sage évangélique est un enseignement essentiel du texte.
On peut voir une annonce de Pâques dans la présence de ces païens aux pieds de l’En-
fant, le Messie qui fera rayonner Jérusalem par la lumière de sa Croix et de son tombeau
ouvert.



- La foi : un chemin 
Ce récit, dont le thème du voyage est un des fils conducteurs, offre aussi un riche ensei-
gnement sur le chemin de la foi. Suivre les mages, ce n’est pas seulement savoir des
choses sur Dieu, même tirées de l’Ecriture, mais c’est être en voyage, ouvert à l’inattendu,
sans retour sur le passé. 
Le départ par un autre chemin à la fin de la péricope est révélateur de la dynamique de la
foi: le retour ne pouvait être équivalent à revenir sur leurs pas ! Outre le fait qu’ils ne de-
vaient  pas  rencontrer  Hérode,  les  mages  ont  été  transformés  par  la  rencontre  avec
l’Enfant. 
Matthieu montre que tout nouveau croyant emprunte un nouveau chemin, celui de la Ré-
surrection. 
Dans  ce  texte,  où  Dieu  ne  semble  agir  qu’en  filigrane  (étoile,  textes  des  prophètes,
songe), les mages nous offrent une triple expression de l’amour de Dieu : la joie (chez
Matthieu, elle est toujours liée à l’intervention de Dieu), l’adoration, l’offrande. 

b)   É  l  é  ments repr  é  sent  és par le peintre, omissions, ajouts  

Dans cette pé  ricope, c  ’est surtout le verset 11 qui a inspiré le peintre.   

Éléments
représen-
tés

omis-
sions

ajouts

Décor
La
maison/
étable

L’étoile
n’est  pas
représen-
tée  (c’est
normal,
car Jésus
est là)

Les ruines d’un temple ou du
palais de David 

Un bœuf

Une ouverture sur l’extérieur

Objets
L’or,  l’en-
cens  et  la
myrrhe

Une pierre ronde brisée

Person-
nages

Les mages,
Marie
Jésus

Le nombre de personnages et
leur royauté

Joseph qui  n’est  pas dans le
texte même si sa présence est
évidente.
L’escorte  des mages (soldats
et serviteur(s))



ENSEIGNEMENTS ET CONCLUSIONS

- L’enseignement contextuel

Rubens est un peintre militant qui défend les rois et les papes.  Il cherche à réaffirmer la
royauté de l’Eglise catholique face à la diffusion de la Réforme protestante avec pour
armes le triomphalisme grandiose, l’émotion et le réalisme. 
Les tableaux sur l’adoration des mages présentent un attrait spontané pour les gouver-
nants, spécialement pour les plus dévots parmi lesquels Philippe IV. Les offrandes des
mages procurent une justification religieuse à leurs richesses et à leur ascension au pou-
voir. 
A l’époque, les rois croyaient que la magnificence d’une œuvre telle l’Adoration des mages
était utile à leur prestige et à leur renommée.

Un autre élément du contexte est le mouvement du baroque dans lequel s’inscrit Rubens.
Venant de l’espagnol barrueco perle irrégulière, le baroque s’adresse davantage à la sen-
sibilité qu’à la raison. Les figures et les objets n’ont pas les contours nets qu’ils ont dans la
peinture classique. Pour Rubens, la suprématie de la couleur et la force de la sensation
sont essentielles. Il se différencie ainsi de Poussin pour lequel priorité est donnée à la
forme et au dessin. 
Chez Rubens, les formes s’enchaînent, le regard n’est plus conduit par le jeu rationnel
d’une perspective linéaire mais retenu par les éléments tactiles et chromatiques qui struc-
turent la peinture (touches, effets de lumière changeante et dramatique, rendu des ma-
tières, carnation, draperies..). La profondeur est créée par les lignes diagonales dans les-
quelles le regard s’enfonce et qui créent de la théâtralité, du mouvement, plutôt que de la
stabilité. La composition reste ouverte. 

- L’enseignement théologique

- L’Adoration des mages offre une vision de la toute puissance du Christ qui amène les
puissants à s’agenouiller. L’humilité du Fils de Dieu transcende toutes les puissances ter-
restres, royales ou guerrières. 

- Le Messie roi des Juifs, est venu pour sauver son peuple. Pourtant, ce sont des non
Juifs, des païens, connaissant peu les Ecritures, qui le reconnaissent comme roi. La pro -
fondeur des regards échangés entre Jésus et le mage montre combien ce « païen » est
en réalité proche de Dieu, combien il est intégré au plan du Salut divin. Les  mages repré-
sentent ainsi toute l’humanité appelée à la rencontre avec le Sauveur du monde.

- On peut lire aussi dans le choix du décor le signe de l’extinction de l’ancienne Alliance et
l’annonce de la nouvelle Loi incarnée par le Christ. L’ouverture sur le ciel matinal qui appa-
raît par la fenêtre du fond accentue la transition de la nuit vers le jour. Le mot Epiphanie si-
gnifie d’ailleurs manifestation. C’est l’aube nouvelle, tant attendue.

-  Le tableau contient peut-être aussi un signe de l’Eucharistie avec une représentation
symbolique de l’hostie. Bethléem étant la maison du pain, elle est la place de la nouvelle
création de Dieu.

- Enfin, Rubens a cherché à réaliser une composition qui permette une double lecture.
Ainsi, derrière le récit des mages se profile déjà la Passion.



L  ’enseignement actuel  

La modernité de la démarche des mages peut parler à l’homme contemporain, et l’inci-
ter à découvrir les représentations de cet épisode dans l’art pictural. 
En effet, ces mages ont effectué un voyage très périlleux pour l’époque, et se sont mis en
route avec confiance. Ils ne se sont pas enfermés dans leurs croyances puisque, venant
du monde païen, ils cherchent tout de même le roi des Juifs.  Ils s’aident de leur science
mais demandent et acceptent l’aide des autorités de la religion juive pour comprendre ce
qu’ils  ne connaissent  pas.  Nous pouvons être  atteints  par  leur  ouverture d’esprit,  leur
quête de vérité à l’affût des signes de Dieu, leur persévérance même (puisqu’on peut les
imaginer « déboussolés », après leur séjour à Jérusalem), leur capacité à s’émerveiller de-
vant le signe de l’étoile et encore plus devant le Signe de l’Enfant. Ils vont jusqu’au bout
de leur voyage de foi.

En contemplant L’Adoration des mages de Rubens, le spectateur sera sans doute empor-
té par le dynamisme de l’œuvre et touché par le jeu des expressions si humaines dans
chacun des visages, par l’intensité du regard échangé entre Jésus et le mage qui  repré-
sente chacun de nous et nous invite à l’adoration, à l’offrande et à la joie, et par la beauté
de Marie qui, dans sa simplicité, offre son fils à chacun de nous. 

« Nous avons besoin, mes frères, d'une grande attention, et de beaucoup de prières, pour
expliquer toutes les difficultés qui se trouvent dans ces paroles de notre Évangile, et pour
savoir qui sont ces mages, d'où ils sont venus; qui leur a fait entreprendre ce voyage; et
quelle était cette étoile qui les a conduit. » (Jean Chrysostome)



ANNEXES

PR  É  SENTATION DE L  ’Œ  UVRE PROPOS  É  E     :  

Auteur     :  
Pierre-Paul RUBENS
Titre de l’œuvre     :  
L’Adoration des Mages
Datation     :  
1626-1628
Technique     :  
Huile sur toile
Dimensions     :  
290 x 218 cm
Localisation     :  
Musée du Louvre, Paris, France
Provenance et histoire     :  
Commandé par la veuve de Peter Pecquius chancelier de Brabant pour le maître autel de l'église
des annonciades à Bruxelles en 1626, et acquise en 1777 pour entrer dans la collection de Louis
XVI. Actuellement conservée au musée du Louvre (inventaire 1762). 
Genre     :  
Peinture religieuse du XVII° siècle

PR  É  SENTATION DE PIERRE PAUL RUBENS   

Pierre Paul Rubens naît le 8 juin 1577 à Siegen en Allemagne où ses parents protestants s’étaient
réfugiés pour échapper aux persécutions. Sixième de sept enfants, il est le fils d’un avocat échevin
d’Anvers installé à la Cour de Guillaume d’Orange, un temps emprisonné pour avoir eu une liaison
adultère avec la seconde épouse du prince, et de la fille d’un marchand de tapisseries.  A la mort
d’un père ayant abjuré le protestantisme pour le catholicisme, Pierre Paul quitte Siegen à l’âge de
dix ans, et rejoint Anvers avec sa mère. Là, il reçoit une éducation humaniste parmi les nobles. À
14 ans, il est placé en apprentissage chez plusieurs peintres. Une dizaine d’années plus tard, il
part pour l’Italie et étudie les œuvres de Raphaël, du Caravage, et du Titien. Il devient peintre de
Cour, voyage à Rome où il réalise son premier chef-d’œuvre,  Sainte Hélène à la Vraie Croix, et
passe par Florence. Il étudie l’art classique grec et romain et copie les grands maîtres italiens. Le
clair-obscur, emprunté au Caravage, caractérise ses premières toiles.  En 1603 débutent ses nom-
breux voyages européens où se mêlent l’art et la diplomatie. Ambassadeur de la paix, Rubens dé-
couvre aussi les nombreuses œuvres d’art possédées par les monarques, et enrichit sa connais-
sance des langues.  Revenu en Italie, il s’illustre dans la peinture religieuse et mythologique, les
portraits, et obtient une commande très importante pour le maître-autel de l’église de la Chiesa
Nuova. Dès ce moment, il signera ses œuvres du nom de Pietro Paolo Rubens.  Apprenant la ma-
ladie de sa mère en 1608, il part la rejoindre mais elle meurt avant son retour. Redevenu peintre
officiel de Cour, il crée en parallèle l’Ecole d’Anvers. A cette époque, son style évolue vers la clar-
té, le dessin prend plus d’importance et les contours, de fermeté. La primauté de la couleur se ma-
nifeste avec des vêtements rouge et bleu, des chairs et visages ocre blond et rose, des nuances
de blancs et de gris argent. Il emploie de très nombreux élèves car sa composition rigoureuse tout
en restant souple permet le travail collectif.  Il se marie en 1609 avec la fille d’un humaniste influent
d’Anvers, dont il a trois enfants. Il fait construire un palais d’influence italienne et y installe son ate-
lier, sa collection d’art personnelle et sa bibliothèque, l’une plus vastes d’Anvers. Il compose alors
des chefs-d’œuvre tels que L’Érection de la croix (1610) et La Descente de Croix (1611-1614) pour
la cathédrale Notre-Dame d’Anvers, considérés comme les premiers exemples de l’art religieux
baroque. 
Le baroque est un style caractéristique de la Contre Réforme, s’opposant à l’austérité du protes-
tantisme. Né en Italie  à la charnière des XVIe et XVIIe siècles, il se caractérise par la  mise en
scène savante et grandiose, l’exagération, la dramatisation et la passion du mouvement, la sur-
charge et l’exubérance décoratives. 



Usant de couleurs riches, profondes et expressives, chaudes, vives, éclatantes, de jeux d’ombres
et de lumières intenses (utilisation du clair-obscur, contrastes), il est une approche pleine d’émo-
tion  de  l’action,  pour  impressionner  les  sens  et  l’affectivité.  L’ensemble  est  monumental,  les
courbes accusées, les détails non  peints en profondeur, et la perspective essentielle. 
En 1623, Rubens perd sa fille Serena qui meurt âgée de seulement 12 ans et trois ans plus tard,
son épouse est emportée par la peste.  L’année suivante, l’artiste est anobli et fait chevalier en
1630 par Charles Ier d’Angleterre, pour le récompenser de ses efforts diplomatiques à faire aboutir
un traité  de paix  dans une Europe divisée.  L’une des œuvres  majeures  de cette période est
d’ailleurs l’Allégorie sur les bénédictions de la paix (1629).
Définitivement de retour à Anvers, il épouse Hélène Fourment, de 37 ans sa cadette, qui sera pour
lui source d’inspiration dans sa représentation de personnages voluptueux. Ils ont quatre enfants.
En 1636, il devient peintre officiel de la cour des Pays-Bas espagnols, mais des crises de goutte
l’empêchent rapidement de travailler et il  reçoit l’extrême-onction avant de s’éteindre le 30 mai
1640. Il est enterré à l’église Saint-Jacques d’Anvers. 
Grâce à son érudition, au charme de sa conversation, et à son rôle diplomatique, Rubens a joui
d’une position sociale sans égale chez les artistes de son temps. Son œuvre est immense, avec
plus de 1400 peintures religieuses, mythologiques ou historiques, des gravures, sculptures et ta-
pisseries. Son influence sera déterminante sur les peintres de la couleur des siècles suivants tels
Watteau, Delacroix ou Renoir. 

TYPE D’OEUVRE ET MOTIVATIONS DU CHOIX DU PEINTRE 

Cette œuvre est de type narratif.
L’Adoration des Mages est l’un des thèmes les plus anciens et les plus représentés du Nouveau
Testament. On en retrouve par exemple une illustration dans la catacombe de Priscille à Rome (2°
moitié du III° siècle). 
Rubens l’a peint une dizaine de fois. Il  a fait le choix de représenter trois rois plutôt que des
mages. A partir du 12° siècle, ces rois représentaient les trois âges de la vie. A partir du 14°, ils
symbolisent en plus les trois continents alors connus.
Rubens a par exemple reproduit le beau vieillard dans un autre tableau conservé à Anvers (Musée
royal des Beaux-Arts)

La représentation de Joseph vieillard barbu est un héritage d’un apocryphe, le protevangile de
Jacques. 
La présence du bœuf, absent du récit de Matthieu, provient de l’Évangile de l’Enfance du pseudo-
Matthieu 14. Ce texte apocryphe du VIIe siècle ajoute certains détails aux récits de l’enfance dont
la présence de l’âne et du bœuf qui, fléchissant les genoux, adorent l’enfant. Cette présence ani-
male est expliquée par l’auteur de l’apocryphe en se référant à  Habacuc 3,2. C’est le thème de
l’adoration qui a sans doute incité le pseudo-Matthieu à intégrer ces animaux dans son récit.
Cette présence dans le tableau est toutefois surprenante car elle contrevient à une recommanda-
tion du Concile de Trente (1563) qui en avait interdit la représentation dans les scènes évoquant
les récits de l’enfance. Certains critiques expliquent ainsi la présence de l’animal dans le tableau :
le bœuf est un symbole de la foi, une grâce qui est offerte non seulement au peuple juif mais à
toutes les nations. 

On peut remarquer dans ce même détail du tableau la différence entre les 
deux manières de représenter Marie. Le tableau de 1626 ayant été peint 
l’année de la mort de sa femme, il est possible de voir dans la finesse des 
traits de Marie une sorte de « catharsis » pour apaiser un chagrin immense.


